
 1 

Yunus Tuncel, Nietzsche on Human Emotions (Basilea, Schwabe Verlag, 2022)1 
 
 
Raúl E. de Pablos Escalante 
Universidad de Puerto Rico 
raul.depablos@upr.edu 
 
 En esta nota quisiera resaltar tres aspectos del libro de Nietzsche on Human Emotions 
de Yunus Tuncel: su relevancia, su estructura y algunos de sus aportes.2 El profesor Tuncel 
tiene una dilatada carrera como investigador, escritor y gestor de diversos proyectos en torno 
a la filosofía de Nietzsche y la filosofía del deporte. Esta obra, publicada en 2022, es una 
investigación sobre las enseñanzas que Nietzsche aporta al estudio de las pasiones humanas. 
Tuncel esboza una imagen de Nietzsche como un teórico de las emociones que defiende, 
desde una aproximación integradora (ni cognitivista, ni estrictamente fisiológica), la 
complejidad de la vida emocional, la cual ha de ser estudiada tomando en consideración 
aspectos psicosomáticos, lingüísticos, históricos y culturales. A continuación, destacaré 
algunas contribuciones de este trabajo, que es, por una parte, un esfuerzo significativo por 
aclarar el tema de las pasiones en Nietzsche y, por otra, una valoración de sus aportes para el 
estudio de la vida humana y su transformación. 
 
I. Las emociones, reduccionismos lingüísticos y el ser humano 
 

El lenguaje es para Nietzsche en su esencia metafórico, es decir, recurre a la 
transposición entre esferas distintas hasta dar con la aparente igualdad de un término, que 
posteriormente se solidifica en un concepto. Las palabras son, a su vez, sancionadas por la 
comunidad lingüística que “sella la paz” sobre sus significados (Tuncel, 2022, pp. 70-71; cf. 
Sobre verdad y mentira en sentido extramoral). Desde esta perspectiva, las palabras son 
tropos que refieren a relaciones complejas y no a realidades “en sí”, esto es, aisladas, 
delimitadas, subsistentes. Para Nietzsche no sería posible una definición unívoca de pasión 
o de las pasiones como, por ejemplo, el amor, la ira, la alegría, el orgullo, etc. El esfuerzo 
por definir las pasiones fue parte importante de algunos filósofos modernos, como es posible 
ver en las obras de Descartes, Spinoza, Hume, entre otros. Sin embargo, la conciencia 
lingüística de Nietzsche y su perspicacia filológica le hacen escribir que: “Toda palabra es 
un prejuicio” (Humano, demasiado humano, II, “El caminante y su sombra” § 55). 
Asimismo, las palabras simplifican, abrevian y, en el esfuerzo por hacer comunicable, 
vulgarizan las vivencias singulares, que no pueden generalizarse sin perder parte de su 
complejidad (cf. Más allá del bien y del mal § 268 y La ciencia jovial § 354). Por 
consiguiente, desde los parámetros del pensamiento de Nietzsche no es posible contar con 
una definición abstracta y general de lo que es una emoción. Empero, en términos 
afirmativos, esto hace que se preserve un espacio significativo para el silencio y para lo pre- 

 
1 Esta nota crítica será publicada en 2026 en la revista Diálogos (Departamento de Filosofía, Universidad de 
Puerto Rico, Recinto de Río Piedras). 
2 Agradezco a Pablo Padró Nieves, alumno graduado del Programa de Maestría de Filosofía UPR-RP, por 
haberme regalado el libro comentado y haberme llamado la atención sobre este valioso trabajo. En su proyecto 
de investigación Padró contrasta la propuesta de Tuncel sobre las emociones en Nietzsche con la posición de 
Walter Kaufmann (2013), en particular, sobre el tema de la espiritualización (Vergeistigung) tal y como se 
presenta en el apartado “La moral como contranaturaleza” del Crepúsculo de los ídolos. 



 2 

y extra-lingüístico en la vida emocional humana. Un aporte del libro de Tuncel es destacar 
este último punto, dado que subraya cómo el pensar nietzscheano resguarda aquello que hay 
en el ser humano que no puede reducirse a palabras, pero es condición para la vida: el cuerpo, 
su expresividad y gestualidad (Tuncel, 2022, p. 75). Si bien se ha subrayado el elemento 
‘phatico’ y gestual del pensamiento nietzscheano respecto de la experiencia artística, 
especialmente la teatral (Schajowicz, 1979, p. 33), habría que estudiarlo también respecto de 
nuestra vida afectiva y sus implicaciones éticas. Sobre todo, teniendo en consideración los 
retos de reconocer que, hasta cierto punto, parafraseando al filósofo, nosotros, los que 
conocemos, nos desconocemos a nosotros mismos (cf. GM, Prólogo, 1).  

 
Tuncel no pierde de vista estas dos indicaciones: (i) la imposibilidad de una reducción 

léxica o clarificación definitiva y adecuada sobre lo que sea una emoción en la obra 
nietzscheana y (ii) el no reduccionismo lingüístico de las emociones, esto es, el fondo no 
articulable, pero sentido, de lo que vive y padece un ser pasional. Para leer a Nietzsche se ha 
de prestar atención a los desplazamientos que se dan en su escritura en torno a un vasto campo 
semántico que incluye nociones como las de pasión, afecto, sentimiento, instinto, estados 
anímicos y demás. En palabras de Nietzsche: “Exigir un modo de expresión adecuado es 
absurdo: es inherente a la naturaleza de un lenguaje, de un medio de expresión, el expresar 
una mera relación…” (Nietzsche, 2006, p. 561, FP IV, 1888, 14 [122]). Aún tomando en 
consideración estos señalamientos, el libro de Tuncel se esfuerza en demarcar un espacio 
investigativo, que pretende subrayar la continuidad de la temática de las emociones en las 
obras de Nietzsche. Y Tuncel logra este cometido identificando y comentando pasajes a 
través de todo el corpus nietzscheano: desde las implicaciones emotivas relacionadas a las 
pulsiones de lo apolíneo y de lo dionisíaco (cf. El nacimiento de la tragedia) hasta las 
condiciones emocionales que subyacen a algunas de sus enseñanzas más significativas como 
las del (i) eterno retorno, en tanto que liberación de la culpa y de la sed de venganza, (ii) lo 
sobrehumano, en tanto que superación de la pena (pity) como eje de las relaciones 
interhumanas, y (iii) la voluntad de poder, como exigencia de autosuperación y 
transformación de sí. A pesar de que Tuncel resalta algunos estudios sobre pasiones 
específicas en Nietzsche, refiriéndose a los trabajos de Joan Stambaugh, Paul van Tongeren 
y Max Scheler, entre otros, argumenta que aún faltaba un trabajo que ofreciera una mirada 
abarcadora sobre este tema. Esto es lo que pretende el libro comentado, que más que 
convertirse en una referencia definitiva y completa exhorta a nuevas investigaciones que 
amplíen o, en su caso, precisen lo estudiado. Cabe preguntarse si hay un punto de inflexión 
particular en la obra nietzscheana que consolide su teoría de los sentimientos. Esta 
interrogante queda abierta y podría responderse tanto desde los hallazgos conceptuales de 
Nietzsche como a través de sus lecturas e influencias (Tuncel, 2022, pp. 32-35).3 Respecto 
de la continuidad de la reflexión sobre las emociones, escribe Tuncel: “Nietzsche’s entire 
corpus presents an in-depth critique of ultra-rationality” (2022, p. 59). Este marco 

 
3 Parecería que “la muerte de Dios” en tanto que acontecimiento podría ser este punto de inflexión (Tuncel, 
2022, p. 29, 208, 229), si bien una posible “filosofía de las emociones” nietzscheana se iniciaría con el capítulo 
segundo de Humano, demasiado humano (Tuncel, 2022, p. 61; Nietzsche, 2014b). Entre las influencias, 
múltiples, (moralistas franceses, Paul Rée, crítica literaria, escritos científicos (fisiología)), ha de destacarse el 
volumen que Kuno Fischer (1865) le dedica al pensamiento de Spinoza, particularmente porque en este se 
resaltan las enseñanzas spinozianas sobre las pasiones y los afectos. Nietzsche estudió partes de este libro en al 
menos dos ocasiones significativas, en 1882, entre Aurora y La ciencia jovial, y en 1887, en el proceso de 
redacción de La genealogía de la moral. 



 3 

interpretativo se sostendrá a través del libro, defendiendo a un Nietzsche que estudia lo no-
racional sin caer en una apología de lo irracional y evitando la misma dicotomía entre lo 
racional y lo irracional (2022, p. 63). Más bien, subrayando que lo que tipifica a lo noble y 
elevado en el ser humano es justamente: “how the non-rational is transformed, how the 
objects of passion are transfigured in a singular way” (Ibid.) 
 

La palabra “emotions” aparece en el título y parecería tener mayor fortuna en el 
mundo académico angloparlante y en la propia reflexión de Tuncel (2019) para designar a lo 
que en español podemos referirnos por sentimientos, pasiones o, igualmente, emociones. Sin 
embargo, no deja de llamar la atención que en el libro quizás el término más abarcador sea 
el de “feeling” (sentimiento, Gefühl), lo que se puede constatar con una simple mirada a la 
tabla de contenidos: aparece en los títulos de las tres partes del libro y en nueve de los 
dieciocho capítulos. El término “sentimiento” tiene, a su vez, interesantes complicaciones, 
en la medida en que puede referirse tanto a la sensación como a la sensibilidad. El término 
está presente en una cita de Aurora que podría servir de leitmotiv del libro, en la que se nos 
exhorta “a sentir de otra manera” (Nietzsche, 2014b, p. 542, Aurora § 103).  

 
A pesar de las complejidades terminológicas, Tuncel es directo en su defensa de la 

aproximación integradora de Nietzsche, es decir, no dualista, y, también, en lo que 
considerará la crítica a una racionalidad desligada de las emociones, que pretenda poder 
dominarlas (2022, p. 21). A través del libro, se defiende la concepción del ser humano como 
un ser emocional (2022, p. 10). Esto guía el uso adjetival de “humano” en “emociones 
humanas”, formulación que no se usa en detrimento de otras formas de vida animal, sino para 
subrayar lo emocional en un ser –el humano–, que, movido por estas “emociones”, es capaz 
de transformarse, de sobrepasar o ir más allá, de los valores que pretenden fijar su esencia. 
En este sentido, el libro –en clave nietzscheana– piensa al ser humano desde la naturaleza, es 
decir, como homo natura (cf. Más allá del bien y del mal § 230; Lemm, 2020) y a la cultura 
como physis transfigurada (Tuncel, 2022, p. 86 y sig.). Dicho sea de paso, todas las 
consideraciones sobre lo sobrehumano son aquí de sumo interés porque quedan imbuidas en 
la necesidad cultural de transformación, desde la búsqueda de modos más sanos de 
relacionarnos con nuestra naturalidad. Tuncel aquí retoma una crítica esbozada en un trabajo 
previo, sobre los límites de una lectura transhumanista de Nietzsche, en el sentido de pensar 
una superación de los aspectos sentientes el ser humano. En ese trabajo previo, Tuncel 
escribió: “wishing away that there is no suffering is reflective of evading the more difficult 
task of addressing one’s own sufferings” (2017, p. 230). 
 
II. Demarcación léxica, aproximación al tema y un apunte sobre los afectos 
 
 El libro está dividido en tres partes: la primera dedicada a las enseñanzas de Nietzsche 
sobre los sentimientos o su Gefühlslehre, la segunda al estudio de algunas emociones 
específicas y la tercera, y última parte, al estudio del trasfondo emotivo de tres de los 
conceptos principales de Nietzsche. Veamos algunos aspectos de estas partes. 
 
 A. La primera parte es la más cargada en términos teóricos, en la medida en que 
presenta el marco interpretativo del resto del libro, en esta se muestra el carácter integral y 
psicosomático del estudio de la vida emocional. Tuncel intenta delimitar el campo semántico 
de los sentimientos y emociones de la siguiente manera: 



 4 

 
 …the semantic field of feeling and related phenomena in Nietzsche’s Works, […] includes 
Gefühl (feeling), Emotion (translated as feeling or emotion), Empfindung (there is no direct 
translation of this word), Stimmung (mood) and finally Affekt (affect or emotion). […] What 
is called ‘feeling’ or ‘emotion’ is a state of being or a dimension of human character which 
exists in the intersection, among others, of body, soul, mind, and language and, of course, the 
expression of such states and aspects. There are other related terms also, such as the French 
based Sentiment and its derivates, and Leidenschaft, which can be translated as passion. 
(2020, p. 31; ver tb. p. 21). 

 
Se trata de un modo de abordar las emociones dentro de una interpretación integradora, cabal, 
en el sentido de que estas implican atender al cuerpo, a la mente, a lo espiritual y al lenguaje, 
entre otras instancias. Una emoción por lo tanto no puede reducirse a un fenómeno intelectual 
ni fisiológico y ha de tomar en consideración la capacidad humana de transformar estas 
vivencias, siempre situadas en términos históricos y culturales. Este último punto está 
correctamente señalado por Tuncel, quien, a su vez, refiere a un muy interesante artículo de 
Erika Kerruish, en donde afirma que: “Emotions are not naive reactions but are inextricably 
intertwined with social needs and norms, as well as with the means and mechanisms of 
establishing and internalising these norms” (Kerruish, 2009, p. 10, citado en Tuncel, 2022, 
p. 106). 
 

La perspectiva integral se fundamenta por una parte en el carácter psicosomático de 
las emociones, pero como adelantaba –y este me parece uno de los puntos de mayor interés 
del libro– Tuncel evita a toda costa la reducción lingüística de las vivencias emocionales. 
Subraya Tuncel: “In the realm of feelings and their expression, language, remains limited; 
there remains the unexpressed” (2022, p. 53; ver tb. p. 36). Si bien esta aseveración se hace 
comentando al Nietzsche más juvenil y musical, la idea de que siempre queda algo 
inexpresado –un remanente de algo inarticulado– desembocará en el primado del cuerpo y 
del lugar de lo inconsciente en la reflexión nietzscheana madura. Este remanente, eso que es 
irreductible, es el fenómeno maravilloso y plural del cuerpo (cf. Nietzsche 2010, FP III, 1884, 
27 [27] y 1885 36 [35]). Quizás podría diferenciarse en el trabajo de Tuncel entre lo que 
llama una aproximación psicosomática al estudio de las pasiones y la aproximación integral, 
en la medida en que esta última, no solo evita cualquier dualismo, sino que piensa las 
emociones desde sus relaciones con el lenguaje y la historia.4 La teoría nietzscheana de los 
sentimientos no solo sería, pues, psicosomática, sino histórica y lingüística, es decir, mediada 
por la cultura, sus conflictos y sus posibilidades. 
 

B. La segunda parte tiene algo de exploración e invitación. Se centra en el estudio de 
ocho emociones: la vanidad, emociones ligadas al dolor y al sufrimiento, el amor, la 
compasión (Mitleid), la envidia, el resentimiento, la venganza (Rache) y la alegría por el mal 
ajeno (Schadenfreude). El autor indica que espera que, mediante un esfuerzo colectivo, otros 
estudios indaguen en otras emociones, entre las que Tuncel identifica los sentimientos 
altruistas, la ambición, la ira y la rabia, el aburrimiento, el miedo (2022, p. 113). Quizás sea 

 
4 Escribe Tuncel: “We are singular beings but yet we constitute the continuation of the species. In the emotive 
realm, we inherit the emotions of our environment (family, society, etc.) in our own ways, with close imitation 
or divergent replication of these emotions. In rare cases, some transform themselves to create their own emotive 
make-up, their own higher selves.” (2022, pp. 228-229). 



 5 

el resentimiento, como emoción reactiva, aquella que con mayor profundidad ha podido 
estudiar Nietzsche, en particular respecto de lo que puede impedir el florecimiento de una 
vida humana. Una pasión que queda contrarrestada, en su impotencia, por la virtud más 
poderosa de la generosidad. Sería interesante contrastar el resentimiento, estudiado por 
Tuncel, con las formas de generosidad en la obra nietzscheana. Una mirada ético-afectiva ha 
de tomar en consideración las tensiones inherentes a las formas de impotencia y resentimiento 
o a las formas dadivosas de darse al mundo, esta sería otra vía de seguir ampliando la 
discusión de este capítulo. 

 
Me parece que lo más destacable del estudio de toda esta amplia gama de sentimientos 

que Tuncel nos presenta es la comprensión de que el ser humano no puede extirpar ni 
simplemente superar sus pasiones.5 Este es un punto medular de la argumentación, que se 
extiende incluso a las pasiones que tenderíamos a pensar como nocivas como, por ejemplo, 
las vinculadas a la crueldad. Al respecto, afirma Tuncel: “Although we must be wary of 
reactive, life-negating forms of suffering and the enjoyments they produce, we cannot be 
naive about human cruelty, which means it must be cared for like other emotions, and we 
cannot dismiss the fact that there are proper contexts, elevated contexts, for the feeling and 
expression of such hard to embrace emotions like Schadenfreude” (2022, p. 168). Con cierto 
tono freudiano, se nos estaría diciendo que la crueldad es parte del ser humano, por lo que 
sería más favorable transformar su fuerza, su tensión, en formas más elevadas. 

 
Para indicar las maneras en que Nietzsche propone atender las emociones, Tuncel se 

refiere al cultivo y al cuidado de estas: 
 

And affects need to be ‘cared for,’ channeled, sublimated, and transfigured; in the absence of 
that they can be disruptive and such disruption or mishandling could lead to their triumph. 
The problem is not so much the conflict among affects as the way their conflict plays out; 
affects, just like instincts and drives, need to be in an agonistic struggle and sustenance. 
Neither an all-out war where some affects destroy other affects, or an anarchy of affects is 
supported by Nietzsche’s philosophy; they would be both life-negating, reactive (p. 99). 

 
Esta cita ayuda a situar la idea de un cuidado de las pasiones que evita dos extremos. 

Por una parte, su aniquilación. Y, por otra, el caos emocional o anarquía de las pasiones. 
Como explica Tuncel, comentando de cerca el aforismo 560 de Aurora: “A ‘natural’ and 
instinctual way of living, for Nietzsche, is a ‘free’ way of living, but this, in no way, means 
chaos and anarchy, but rather cultivation as in a garden where we work with nature and we 
let nature work itself out” (2022, p. 86). Nietzsche –cercano a Hume– pone de manifiesto 
que son las pasiones las que nos hacen cambiar, las que podrían ayudarnos a cultivar otra 
manera de pensar y de sentir. En palabras de Tuncel: “as Nietzsche brings to light: the remedy 
in dealing with passions has been to kill them rather than face the more difficult tasks of 
cultivating them and giving style to them” (2022, p. 65). De esta manera Tuncel vincula la 
expresión “cuidar de las pasiones” con la tarea ética y estética de forjarse un estilo (cf. La 

 
5  Que Tuncel se haya dado a la tarea de distinguir entre espiritualización, sublimación y transfiguración como 
modos de “cuidar” las emociones, ya es algo que ameritaría ser pensado con detenimiento. Sobre la noción de 
“Vergeistigung” (espiritualización) ver p. 41 y p. 65, sobre “sublimación” ver p. 85 y sobre “transfiguración”, 
que es interpretada como una forma elevada de sublimación, ver la nota 48 de la p. 85 (tb. p. 128 y pp. 203-
205).  



 6 

ciencia jovial 290; Tuncel 2022, p. 125). En este “cuidar” entra en juego la posibilidad de 
experimentar, conservar y sostener una pasión. Escribe Tuncel, a partir de la exposición de 
textos nietzscheanos que: “passions and their transformation must uniquely belong to the 
strong natures” (2022, p. 63). 
 

Un aspecto de interés al respecto tiene que ver con la importancia del agon en 
Nietzsche. Es una pauta que Tuncel extrapola a la relación del sí mismo y las pasiones. 
Conquistar un estilo podría ser, visto desde esta perspectiva, cuestión agonística: de 
confrontación con nuestra interioridad en pugna. En otras palabras, el dar estilo al carácter 
nietzscheano se hace lidiando con las complejidades, tensiones y pluralidad de los conflictos 
interiores. En ese cuidado de las pasiones, que no aniquila ni reprime, la salida de Tuncel 
parece ser lo agónico –agonístico– (afín con su propuesta previa sobre el agon en Nietzsche 
(Tuncel, 2013)). En este sentido, la idea de una “unidad agonística” (Tuncel, 2022, p. 99, ver 
tb. p. 95) se contrapondría a cualquier idea armoniosa de pensar el sí mismo6 y, a su vez, 
partiría de una idea de la salud en la que hay que evitar cualquier estado de quietud o reposo.  
 

La idea de aspirar a más, presente en la perspectiva agonística, juega un rol también 
en la división de Tuncel entre emociones fuertes y débiles: “Even if emotions must be 
cultivated as high emotions, Nietzsche does not call for a taming of emotions, but rather their 
transfiguration towards higher realms” (2022, p. 109). Se podría afirmar que hay una 
exigencia ‘sobrehumana’ en la actitud de Nietzsche de plantear una vida sin reposo, de 
constante transformación, incluso hasta la crueldad. Este punto puede ser cuestionado y 
pensado desde una “semiótica de los afectos” aplicada al propio Nietzsche, esto es, pensar 
que la moral que subyace a su crítica y a su transvaluación justifica su naturaleza, su carácter, 
la forma de vida a la que sus pulsiones aspiran (cf. Más allá del bien y del mal § 187). Sobre 
el libro de Tuncel y su estilo, habría que decir que no pierde de vista esta auto-exigencia. Y 
en este sentido, se podría decir que su estilo quisiera ser fiel al Nietzsche de la superación de 
resistencias, internas y externas (más que al de la afirmación o el de la crítica). Así, escribe: 
“Opposition is the fuel for overcoming” (2022, p. 216). 
 

La crítica a la racionalidad abstracta desligada del cuerpo y la afectividad no implica, 
como bien señala Tuncel, que el pensar no tenga un rol en la comprensión y manejo de las 
emociones, por el contrario, propone que: “we need to consider different types of thinking; 
there is a form of thinking that is in touch with intuition, the body and emotions. I claim that 
Nietzsche is promoting this type of thinking in his philosophy to fight against the hegemony 
of abstract thinking” (2022, p. 67). Plantear un pensar afectivo desde Nietzsche es abrirse a 
lo que Tuncel se refiere como “hybrid forms of thought” (p. 67). Un pensamiento –reitera 

 
6 La propuesta de una unidad agonística podría contraponerse a la idea de una actitud más armoniosa respecto 
de las pasiones, como la apuntada por Walter Kaufmann (2013, p. 227). Ambos comentaristas resaltan la idea 
de poder en Nietzsche en relación con las pasiones, pero difieren en la meta, ya sea el “auto-dominio”, hacia el 
que está más inclinado Kaufmann, o la transformación incesante, más presente en las páginas de Tuncel. Esta 
es una de las pistas investigativas del trabajo de Pablo Padró, previamente mencionado, que explora hasta qué 
punto ambos intérpretes, Kaufmann y Tuncel, defienden un posible “dominio” o “control” sobre las pasiones, 
en particular, respecto de su espiritualización. Tarea que implica, como condición básica, tener el poder de no 
reaccionar de modo inmediato a los estímulos (cf. Crepúsculo de los ídolos, “Lo que los alemanes están 
perdiendo” 6). Sobre tema del “dominio” (mastery) de las emociones en el libro de Tuncel, ver las páginas 66, 
108 y 109. 



 7 

Tuncel– que rechace su vínculo con el cuerpo y la afectividad perpetúa su reactividad (p. 67). 
Mientras que un pensar abiertamente ligado a lo afectivo “can combat reactive or negative 
feelings” (p. 68). Estas indicaciones serán retomadas al finalizar el libro, que concluye con 
las palabras previamente citadas de Aurora: “Tenemos que reaprender, – para luego, tal vez 
ya demasiado tarde, lograr aún algo más: llegar a sentir de otra manera” [Wir haben 
umzulernen, – um endlich, vielleicht sehr spät, noch mehr zu erreichen: umzufühlen.] 
(Nietzsche, 2014b, p, 542, Aurora §103; KSA 3, p. 92). 

 
C. La tercera parte se centra en el estudio de la dimensión emotiva que acompaña a 

tres de las nociones medulares del pensar nietzscheano: eterno retorno, sobrehombre 
(Übermensch) y voluntad de poder. Tuncel hace el esfuerzo de rastrear estos temas a lo largo 
del corpus nietzscheano, no solo ceñido a una obra o un pasaje, lo que evita dar lecturas 
cerradas sobre estos asuntos tan debatidos. En el caso del eterno retorno se destaca la 
conjugación y yuxtaposición de emociones, aparentemente opuestas, como placer (joy) y 
sufrimiento (suffering) (2022, p. 187). El capítulo dedicado al tema del sobrehombre tiene la 
virtud de poner en contexto el tema de lo sobrehumano en relación con otras figuras o ‘tipos 
superiores’ en las obras de Nietzsche, por ejemplo, el genio o el espíritu libre. Caracteriza al 
sobrehumano el liberarse de la pena (pity), en tanto que modo de relacionarnos con el 
sufrimiento ajeno que degrada al ser humano, que impide un modo distinto de transformar el 
sufrimiento constitutivo de la vida humano. En este sentido, la figura del sobrehombre 
deshace la pena, empujando a la humanidad hacia –y cito a Tuncel– “a level where suffering 
is met in a noble spirit (the pathos of distance in which one takes one’s suffering into one’s 
solitude) and is not turned against life, and is not made reactive and resentful” (2022, p. 204). 
El capítulo dedicado a la voluntad de poder tiene el valor de rastrear el tema del poder, del 
sentimiento del poder, antes de la maduración del concepto mismo. Una vez se adentra en el 
concepto, Tuncel indica la descripción de la voluntad de poder como un pathos y como un 
afecto, a partir de las notas póstumas. Ahora bien, el uso del término “afecto” a través de 
libro genera ciertas dudas. Tuncel afirma que se trata de una noción más amplia que la de 
emoción: “All emotions are affects but not all affects are emotions” (2022, p. 38). Me 
pregunto si detrás de esta aseveración se confunden las meras afecciones, modificaciones, 
corporales, presentes en toda la vida emocional, al menos desde un punto de vista 
psicosomático, de lo que es propiamente un afecto, que conlleva también algún contenido 
representativo. Quizás sea útil recordar en este contexto, la distinción spinoziana entre 
affectio (afecciones) y affectus (afectos), entre la noción más amplia y general que implica 
sencillamente una modificación, un cambio de estado o la recepción de una influencia, frente 
al campo propiamente de lo afectivo, que implica simultáneamente lo mental y lo corporal y 
la transformación de nuestra potencia de actuar (cf. Jaquet 2004 y Fernández, 2018).  

 
Visto desde esta perspectiva, la caracterización de Spinoza a través del libro no da 

cuenta de esta complejidad psicosomática, pareciendo que se le adscribiera una posición más 
física o fisiológica respecto de los afectos. Pero habrá que admitir que tanto en Spinoza como 
en Nietzsche hay una defensa de la integridad del ser humano en tanto que cuerpo y mente. 
Una de las diferencias entre ambos filósofos quizás se encuentre en el énfasis nietzscheano 
en el lenguaje y en la historia como aspectos centrales para el estudio de las pasiones (cf. La 
ciencia jovial 7). Como afirma de modo insistente Tuncel, su libro quisiera generar una 
conversación más amplia y quizás se pueda seguir aportando en esta dirección, en la que se 
piense a lo humano desde la afectividad. Tuncel se arriesga a dar una definición de 



 8 

afectividad, pero refiriéndose al término alemán “Affektion” (traducible por “afección”), que 
ameritaría mayor atención: “ ‘Affektion’ is when affects reverberate with one another, either 
within the same human being or among human beings. This is why affectivity starts when 
we act in relation to others” (2022, p. 39). 

 
III. Otros caminos: ética, psicoanálisis, cuidado 

 
Sería interesante contrastar el libro de Tuncel con otros estudios que se aproximan a 

al tema de las emociones desde la óptica psicológica de Nietzsche (por ejemplo, los trabajos 
de Kaufmann, de Patrick Wotling y de Paul Katsafanas, entre otros). Señalo esto porque es 
difícil desligar lo emocional de lo que Nietzsche considera una psico-fisiología. Asimismo, 
se me hace difícil desligar el tema del libro de sus implicaciones éticas. Sobre este último 
señalamiento, parecería que una inquietud ética recorre el libro, que tiene muy presente la 
transformación de lo humano; no solo –me parece– desde la idea de un cultivo de sí mismo 
(como por ejemplo se puede observar en Ansell-Pearson (2022), entre otros trabajos).  
 

Aprovechando el uso de la palabra “care” que hace Tuncel, pensar las emociones es 
tanto ocuparse de sí como ocuparse de lo otro, de lo que desea ser cuidado (o transformado 
y no reprimido). Esta dimensión de cuidado y transformación parecería tener como trasfondo 
el origen mismo del libro: elaborado durante la pandemia. Aquí hay un Nietzsche aún por 
pensar. En la medida en que Nietzsche es un pensador de la cultura, siempre desde el arraigo 
en lo vivo, en la naturaleza y en el cuerpo, diría que puede aportar perspectivas nuevas a un 
presente en crisis sobre modos de estar y habitar esta Tierra. Se trataría de recordar que la 
cultura surge como cuidado y cultivo de las frágiles conquistas humanas y de su 
transformación. 

 
Por otra parte, la insistencia de Tuncel en lo histórico-cultural de las emociones, 

conduce a ampliar la mirada psicológica a una consideración al menos psico-histórica y desde 
una genealogía crítica. Hay atisbos en el libro de cierta incomodidad con el presente y la 
necesidad de transformar el mundo pasional que habitamos: “not much will change unless 
those values and our emotive experiences go through radical transformation.” (2022, p. 227). 
Al respecto, véase sobre todo el “Epílogo” y algunos momentos de la discusión sobre el 
anhelo de poder.7 
 

La reflexión llevada a cabo por Tuncel en este libro podría abrirse a una conversación 
con el psicoanálisis, no solo con Sigmund Freud, sino con desarrollos ulteriores del 
pensamiento analítico. Hay claras diferencias entre ambas estrategias de “cuidar” las 
pasiones y de escuchar lo inarticulado de nuestras vivencias entre el análisis y el filósofo de 
la sabiduría trágica. En el futuro esta conversación, puede nutrirse de las indicaciones e 
intuiciones de Tuncel, tomando en consideración el peso de lo que permanece al margen de 
la consciencia para Nietzsche. Como señala Tuncel: “the deeper aspects of an emotion remain 
in the unconscious, in its psycho-somatic registers” (2022, p. 158). 

 
7 Por ejemplo, escribe Tuncel: “the lust for power is as problematic as the feeling of impotence. Since it is a 
matter of finding one’s own power in the scheme of things, the lust for power would take us to a place that is 
not authentically our own. This lust for power is, at times, associated with the feeling of possession of the Truth 
[…] For the medieval mind, the highest Truth was God, but now it is money, technology, etc.” (2022, p. 211). 



 9 

 
Si es posible pensar a un Nietzsche desde lo ético-afectivo8, como defiendo, un libro 

como este no hace más que abonar la posibilidad de leer al filósofo y su legado desde el deseo 
de una honda transformación de la manera en que vivimos, pero que no deje atrás la 
corporalidad y la afectividad que nos define, la misma que tiene en sí una inmensa capacidad 
de destrucción, pero también de cuidado, de cultivo, de cultura.  
 
 
Referencias:  

 
Ansell-Pearson, K. (2022): “Nietzsche on the passions and self-cultivation: contra the Stoic  

and Spinoza”. Continental Philosophy Review, 55, pp. 245-265. 
Fernández García, E. (2018): La encrucijada de los afectos. Ensayos Spinozistas.  

Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha. 
Fischer, K. (1865): Geschichte der neuern Philosophie. Bd. 1. Descartes und seine  

Schule. 2. Theil: Descartes’ Schule. Geulinx. Malebranche. Baruch Spinoza. Zweite  
völlig umgearbeitete Auflage. Heidelberg: Fr. Bassermann. 

Jaquet, C. (2004): L’unité du corps et de l’esprit. Affects, actions et passions chez Spinoza.  
Paris: P.U.F. 

Kaufmann, W. (2013): Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist. New Jersey:  
Princeton University Press. 

Kerruish, E. (2009): “Interpreting Feeling: Nietzsche on the Emotions and the Self”.  
Minerva- An Internet Journal of Philosophy, 13, pp. 1-27. 

Lemm, V. (2020): Homo natura. Nietzsche, Philosophical Anthropology and Biopolitics.  
Edinburgh: Edinburgh University Press. 

Nietzsche, F. (1999): Kritische Studienausgabe. Eds. G. Colli y M. Montinari. Berlin: de  
Gruyter (3.a edición). 

Nietzsche, F. (2005): La genealogía de la moral. Un escrito polémico. Trad. A. Sánchez  
Pascual. Madrid: Alianza.  

Nietzsche, F. (2006): Fragmentos póstumos. Ed. D. Sánchez Meca. Vol. IV (1885- 1889).  
Trad. J. L. Vermal y J. B. Llinares. Madrid: Tecnos. 

Nietzsche, F. (2010): Fragmentos póstumos. Ed. D. Sánchez Meca. Vol. III (1882-1885).  
Trad. D. Sánchez Meca y J. Conill. Madrid: Tecnos. 

Nietzsche, F. (2011): Sobre verdad y mentira en sentido extramoral. Trad. J. Llinares. En  
Obras completas. Ed. D. Sánchez Meca. Vol. I. Escritos de juventud. Madrid: Tecnos,  
pp. 609-619. 

Nietzsche, F. (2012): Más allá del bien y del mal. Preludio de una filosofía del futuro. Trad.  
A. Sánchez Pascual. Madrid: Alianza. 

Nietzsche, F. (2013): Crepúsculo de los ídolos o cómo se filosofa con el martillo. Trad. A.  
Sánchez Pascual. Madrid: Alianza. 

Nietzsche, F. (2014a): Humano, demasiado humano. Un libro para espíritus libres. Trad. M.  
Parmeggiani. En Obras completas. Ed. D. Sánchez Meca. Vol. III. Escritos de  
madurez I. Madrid: Tecnos, pp. 61-466. 

 
8 Es decir, desde una consideración respecto de los seres humanos en tanto que seres afectivos; seres cuya acción 
no puede explicarse estrictamente por los parámetros de una racionalidad desligada de la corporalidad y de la 
interacción con los otros. 



 10 

 
Nietzsche, F. (2014b): Aurora. Pensamientos acerca de los prejuicios morales. Trad. J.  

Aspiunza. En Obras completas. Ed. D. Sánchez Meca. Vol. III. Escritos de madurez  
I. Madrid: Tecnos, pp. 467-694. 

Nietzsche, F. (2018): La ciencia jovial. “la gaya scienza”. Trad. José Jara. Caracas: Monte  
Ávila. 

Schajowicz, L. (1979): Los nuevos sofistas. La subversión cultural de Nietzsche a Beckett.  
Río Piedras, Editorial de la Universidad de Puerto Rico. 

Tuncel, Y. (2013): Agon in Nietzsche. Milwaukee, Marquette University Press. 
Tuncel, Y. (2017): “Pain and Suffering in Nietzsche and Transhumanism”. En Tuncel, Y.  

(Ed.) Nietzsche and Transhumanism. Precursor or Enemy? Newcastle upon Tyne:  
Cambridge Scholars Publishing, pp. 220-230. 

Tuncel, Y. (2019): Emotions in Sports. London: Routledge. 
Tuncel, Y. (2022): Nietzsche on Human Emotions. Basilea: Schwabe. 
Tuncel, Y. (2022): “The Question of Human Suffering in Nietzsche”. Estudios Nietzsche 22,  

pp. 157-172. 
 

 


