Yunus Tuncel, Nietzsche on Human Emotions (Basilea, Schwabe Verlag, 2022)!

Ratl E. de Pablos Escalante
Universidad de Puerto Rico
raul.depablos@upr.edu

En esta nota quisiera resaltar tres aspectos del libro de Nietzsche on Human Emotions
de Yunus Tuncel: su relevancia, su estructura y algunos de sus aportes.? El profesor Tuncel
tiene una dilatada carrera como investigador, escritor y gestor de diversos proyectos en torno
a la filosofia de Nietzsche y la filosofia del deporte. Esta obra, publicada en 2022, es una
investigacion sobre las enseflanzas que Nietzsche aporta al estudio de las pasiones humanas.
Tuncel esboza una imagen de Nietzsche como un tedrico de las emociones que defiende,
desde una aproximacion integradora (ni cognitivista, ni estrictamente fisiologica), la
complejidad de la vida emocional, la cual ha de ser estudiada tomando en consideracion
aspectos psicosomaticos, lingiiisticos, historicos y culturales. A continuacion, destacaré
algunas contribuciones de este trabajo, que es, por una parte, un esfuerzo significativo por
aclarar el tema de las pasiones en Nietzsche y, por otra, una valoracion de sus aportes para el
estudio de la vida humana y su transformacion.

L. Las emociones, reduccionismos lingiiisticos y el ser humano

El lenguaje es para Nietzsche en su esencia metaforico, es decir, recurre a la
transposicion entre esferas distintas hasta dar con la aparente igualdad de un término, que
posteriormente se solidifica en un concepto. Las palabras son, a su vez, sancionadas por la
comunidad lingiiistica que “sella la paz” sobre sus significados (Tuncel, 2022, pp. 70-71; cf.
Sobre verdad y mentira en sentido extramoral). Desde esta perspectiva, las palabras son
tropos que refieren a relaciones complejas y no a realidades “en si”, esto es, aisladas,
delimitadas, subsistentes. Para Nietzsche no seria posible una definicién univoca de pasion
o de las pasiones como, por ejemplo, el amor, la ira, la alegria, el orgullo, etc. El esfuerzo
por definir las pasiones fue parte importante de algunos filosofos modernos, como es posible
ver en las obras de Descartes, Spinoza, Hume, entre otros. Sin embargo, la conciencia
lingiiistica de Nietzsche y su perspicacia filologica le hacen escribir que: “Toda palabra es
un prejuicio” (Humano, demasiado humano, 11, “El caminante y su sombra” § 55).
Asimismo, las palabras simplifican, abrevian y, en el esfuerzo por hacer comunicable,
vulgarizan las vivencias singulares, que no pueden generalizarse sin perder parte de su
complejidad (cf. Mds alla del bien y del mal § 268 y La ciencia jovial § 354). Por
consiguiente, desde los parametros del pensamiento de Nietzsche no es posible contar con
una definicion abstracta y general de lo que es una emocion. Empero, en términos
afirmativos, esto hace que se preserve un espacio significativo para el silencio y para lo pre-

! Esta nota critica sera publicada en 2026 en la revista Didlogos (Departamento de Filosofia, Universidad de
Puerto Rico, Recinto de Rio Piedras).

2 Agradezco a Pablo Padr6 Nieves, alumno graduado del Programa de Maestria de Filosofia UPR-RP, por
haberme regalado el libro comentado y haberme llamado la atencion sobre este valioso trabajo. En su proyecto
de investigacion Padré contrasta la propuesta de Tuncel sobre las emociones en Nietzsche con la posicion de
Walter Kaufmann (2013), en particular, sobre el tema de la espiritualizacion (Vergeistigung) tal y como se
presenta en el apartado “La moral como contranaturaleza” del Crepusculo de los idolos.



y extra-lingiiistico en la vida emocional humana. Un aporte del libro de Tuncel es destacar
este ultimo punto, dado que subraya cémo el pensar nietzscheano resguarda aquello que hay
en el ser humano que no puede reducirse a palabras, pero es condicion para la vida: el cuerpo,
su expresividad y gestualidad (Tuncel, 2022, p. 75). Si bien se ha subrayado el elemento
‘phatico’ y gestual del pensamiento nietzscheano respecto de la experiencia artistica,
especialmente la teatral (Schajowicz, 1979, p. 33), habria que estudiarlo también respecto de
nuestra vida afectiva y sus implicaciones éticas. Sobre todo, teniendo en consideracion los
retos de reconocer que, hasta cierto punto, parafraseando al filésofo, nosotros, los que
conocemos, nos desconocemos a nosotros mismos (cf. GM, Prologo, 1).

Tuncel no pierde de vista estas dos indicaciones: (i) la imposibilidad de una reduccion
léxica o clarificacion definitiva y adecuada sobre lo que sea una emocion en la obra
nietzscheana y (ii) el no reduccionismo lingiiistico de las emociones, esto es, el fondo no
articulable, pero sentido, de lo que vive y padece un ser pasional. Para leer a Nietzsche se ha
de prestar atencion a los desplazamientos que se dan en su escritura en torno a un vasto campo
semantico que incluye nociones como las de pasion, afecto, sentimiento, instinto, estados
animicos y demds. En palabras de Nietzsche: “Exigir un modo de expresion adecuado es
absurdo: es inherente a la naturaleza de un lenguaje, de un medio de expresion, el expresar
una mera relacion...” (Nietzsche, 2006, p. 561, FP IV, 1888, 14 [122]). Aun tomando en
consideracion estos sefialamientos, el libro de Tuncel se esfuerza en demarcar un espacio
investigativo, que pretende subrayar la continuidad de la tematica de las emociones en las
obras de Nietzsche. Y Tuncel logra este cometido identificando y comentando pasajes a
través de todo el corpus nietzscheano: desde las implicaciones emotivas relacionadas a las
pulsiones de lo apolineo y de lo dionisiaco (cf. El nacimiento de la tragedia) hasta las
condiciones emocionales que subyacen a algunas de sus ensefianzas mas significativas como
las del (i) eterno retorno, en tanto que liberacion de la culpa y de la sed de venganza, (ii) lo
sobrehumano, en tanto que superacion de la pena (pify) como eje de las relaciones
interhumanas, y (iii) la voluntad de poder, como exigencia de autosuperacion y
transformacion de si. A pesar de que Tuncel resalta algunos estudios sobre pasiones
especificas en Nietzsche, refiriéndose a los trabajos de Joan Stambaugh, Paul van Tongeren
y Max Scheler, entre otros, argumenta que atin faltaba un trabajo que ofreciera una mirada
abarcadora sobre este tema. Esto es lo que pretende el libro comentado, que mas que
convertirse en una referencia definitiva y completa exhorta a nuevas investigaciones que
amplien o, en su caso, precisen lo estudiado. Cabe preguntarse si hay un punto de inflexion
particular en la obra nietzscheana que consolide su teoria de los sentimientos. Esta
interrogante queda abierta y podria responderse tanto desde los hallazgos conceptuales de
Nietzsche como a través de sus lecturas e influencias (Tuncel, 2022, pp. 32-35).° Respecto
de la continuidad de la reflexion sobre las emociones, escribe Tuncel: “Nietzsche’s entire
corpus presents an in-depth critique of ultra-rationality” (2022, p. 59). Este marco

3 Pareceria que “la muerte de Dios” en tanto que acontecimiento podria ser este punto de inflexion (Tuncel,
2022, p. 29, 208, 229), si bien una posible “filosofia de las emociones™ nietzscheana se iniciaria con el capitulo
segundo de Humano, demasiado humano (Tuncel, 2022, p. 61; Nietzsche, 2014b). Entre las influencias,
multiples, (moralistas franceses, Paul Rée, critica literaria, escritos cientificos (fisiologia)), ha de destacarse el
volumen que Kuno Fischer (1865) le dedica al pensamiento de Spinoza, particularmente porque en este se
resaltan las enseflanzas spinozianas sobre las pasiones y los afectos. Nietzsche estudio partes de este libro en al
menos dos ocasiones significativas, en 1882, entre Aurora y La ciencia jovial, y en 1887, en el proceso de
redaccion de La genealogia de la moral.



interpretativo se sostendra a través del libro, defendiendo a un Nietzsche que estudia lo no-
racional sin caer en una apologia de lo irracional y evitando la misma dicotomia entre lo
racional y lo irracional (2022, p. 63). Més bien, subrayando que lo que tipifica a lo noble y
elevado en el ser humano es justamente: “how the non-rational is transformed, how the
objects of passion are transfigured in a singular way” (/bid.)

La palabra “emotions” aparece en el titulo y pareceria tener mayor fortuna en el
mundo académico angloparlante y en la propia reflexion de Tuncel (2019) para designar a lo
que en espanol podemos referirnos por sentimientos, pasiones o, igualmente, emociones. Sin
embargo, no deja de llamar la atencion que en el libro quizas el término mas abarcador sea
el de “feeling” (sentimiento, Gefiihl), lo que se puede constatar con una simple mirada a la
tabla de contenidos: aparece en los titulos de las tres partes del libro y en nueve de los
dieciocho capitulos. El término “sentimiento” tiene, a su vez, interesantes complicaciones,
en la medida en que puede referirse tanto a la sensacién como a la sensibilidad. El término
estd presente en una cita de Aurora que podria servir de leitmotiv del libro, en la que se nos
exhorta “a sentir de otra manera” (Nietzsche, 2014b, p. 542, Aurora § 103).

A pesar de las complejidades terminoldgicas, Tuncel es directo en su defensa de la
aproximacion integradora de Nietzsche, es decir, no dualista, y, también, en lo que
considerard la critica a una racionalidad desligada de las emociones, que pretenda poder
dominarlas (2022, p. 21). A través del libro, se defiende la concepcion del ser humano como
un ser emocional (2022, p. 10). Esto guia el uso adjetival de “humano” en “emociones
humanas”, formulacion que no se usa en detrimento de otras formas de vida animal, sino para
subrayar lo emocional en un ser —el humano—, que, movido por estas “emociones”, es capaz
de transformarse, de sobrepasar o ir mas alld, de los valores que pretenden fijar su esencia.
En este sentido, el libro —en clave nietzscheana— piensa al ser humano desde la naturaleza, es
decir, como homo natura (ct. Mas alla del bien y del mal § 230; Lemm, 2020) y a la cultura
como physis transfigurada (Tuncel, 2022, p. 86 y sig.). Dicho sea de paso, todas las
consideraciones sobre lo sobrehumano son aqui de sumo interés porque quedan imbuidas en
la necesidad cultural de transformacion, desde la busqueda de modos més sanos de
relacionarnos con nuestra naturalidad. Tuncel aqui retoma una critica esbozada en un trabajo
previo, sobre los limites de una lectura transhumanista de Nietzsche, en el sentido de pensar
una superacion de los aspectos sentientes el ser humano. En ese trabajo previo, Tuncel
escribio: “wishing away that there is no suffering is reflective of evading the more difficult
task of addressing one’s own sufferings” (2017, p. 230).

I. Demarcacion léxica, aproximacion al tema y un apunte sobre los afectos

El libro esta dividido en tres partes: la primera dedicada a las ensefianzas de Nietzsche
sobre los sentimientos o su Gefiihlslehre, la segunda al estudio de algunas emociones
especificas y la tercera, y ultima parte, al estudio del trasfondo emotivo de tres de los
conceptos principales de Nietzsche. Veamos algunos aspectos de estas partes.

A. La primera parte es la mas cargada en términos tedricos, en la medida en que
presenta el marco interpretativo del resto del libro, en esta se muestra el caracter integral y
psicosomatico del estudio de la vida emocional. Tuncel intenta delimitar el campo semantico
de los sentimientos y emociones de la siguiente manera:



...the semantic field of feeling and related phenomena in Nietzsche’s Works, [...] includes
Gefiihl (feeling), Emotion (translated as feeling or emotion), Empfindung (there is no direct
translation of this word), Stimmung (mood) and finally Affekt (affect or emotion). [...] What
is called ‘feeling’ or ‘emotion’ is a state of being or a dimension of human character which
exists in the intersection, among others, of body, soul, mind, and language and, of course, the
expression of such states and aspects. There are other related terms also, such as the French
based Sentiment and its derivates, and Leidenschaft, which can be translated as passion.
(2020, p. 31; ver tb. p. 21).

Se trata de un modo de abordar las emociones dentro de una interpretacion integradora, cabal,
en el sentido de que estas implican atender al cuerpo, a la mente, a lo espiritual y al lenguaje,
entre otras instancias. Una emocion por lo tanto no puede reducirse a un fenomeno intelectual
ni fisioldgico y ha de tomar en consideracion la capacidad humana de transformar estas
vivencias, siempre situadas en términos historicos y culturales. Este ultimo punto esta
correctamente sefialado por Tuncel, quien, a su vez, refiere a un muy interesante articulo de
Erika Kerruish, en donde afirma que: “Emotions are not naive reactions but are inextricably
intertwined with social needs and norms, as well as with the means and mechanisms of
establishing and internalising these norms” (Kerruish, 2009, p. 10, citado en Tuncel, 2022,
p. 106).

La perspectiva integral se fundamenta por una parte en el caracter psicosomatico de
las emociones, pero como adelantaba —y este me parece uno de los puntos de mayor interés
del libro— Tuncel evita a toda costa la reduccion lingiiistica de las vivencias emocionales.
Subraya Tuncel: “In the realm of feelings and their expression, language, remains limited;
there remains the unexpressed” (2022, p. 53; ver tb. p. 36). Si bien esta aseveracion se hace
comentando al Nietzsche mas juvenil y musical, la idea de que siempre queda algo
inexpresado —un remanente de algo inarticulado— desembocara en el primado del cuerpo y
del lugar de lo inconsciente en la reflexion nietzscheana madura. Este remanente, eso que es
irreductible, es el fendmeno maravilloso y plural del cuerpo (cf. Nietzsche 2010, FP I11, 1884,
27 [27] y 1885 36 [35]). Quizés podria diferenciarse en el trabajo de Tuncel entre lo que
llama una aproximacion psicosomatica al estudio de las pasiones y la aproximacion integral,
en la medida en que esta ultima, no solo evita cualquier dualismo, sino que piensa las
emociones desde sus relaciones con el lenguaje y la historia.* La teoria nietzscheana de los
sentimientos no solo seria, pues, psicosomatica, sino histérica y lingiiistica, es decir, mediada
por la cultura, sus conflictos y sus posibilidades.

B. La segunda parte tiene algo de exploracion e invitacion. Se centra en el estudio de
ocho emociones: la vanidad, emociones ligadas al dolor y al sufrimiento, el amor, la
compasion (Mitleid), 1a envidia, el resentimiento, la venganza (Rache) y la alegria por el mal
ajeno (Schadenfreude). El autor indica que espera que, mediante un esfuerzo colectivo, otros
estudios indaguen en otras emociones, entre las que Tuncel identifica los sentimientos
altruistas, la ambicion, la ira y la rabia, el aburrimiento, el miedo (2022, p. 113). Quizas sea

4 Escribe Tuncel: “We are singular beings but yet we constitute the continuation of the species. In the emotive
realm, we inherit the emotions of our environment (family, society, etc.) in our own ways, with close imitation
or divergent replication of these emotions. In rare cases, some transform themselves to create their own emotive
make-up, their own higher selves.” (2022, pp. 228-229).



el resentimiento, como emocion reactiva, aquella que con mayor profundidad ha podido
estudiar Nietzsche, en particular respecto de lo que puede impedir el florecimiento de una
vida humana. Una pasién que queda contrarrestada, en su impotencia, por la virtud mas
poderosa de la generosidad. Seria interesante contrastar el resentimiento, estudiado por
Tuncel, con las formas de generosidad en la obra nietzscheana. Una mirada ético-afectiva ha
de tomar en consideracion las tensiones inherentes a las formas de impotencia y resentimiento
o a las formas dadivosas de darse al mundo, esta seria otra via de seguir ampliando la
discusion de este capitulo.

Me parece que lo més destacable del estudio de toda esta amplia gama de sentimientos
que Tuncel nos presenta es la comprension de que el ser humano no puede extirpar ni
simplemente superar sus pasiones.®> Este es un punto medular de la argumentacion, que se
extiende incluso a las pasiones que tenderiamos a pensar como nocivas como, por ejemplo,
las vinculadas a la crueldad. Al respecto, afirma Tuncel: “Although we must be wary of
reactive, life-negating forms of suffering and the enjoyments they produce, we cannot be
naive about human cruelty, which means it must be cared for like other emotions, and we
cannot dismiss the fact that there are proper contexts, elevated contexts, for the feeling and
expression of such hard to embrace emotions like Schadenfreude” (2022, p. 168). Con cierto
tono freudiano, se nos estaria diciendo que la crueldad es parte del ser humano, por lo que
seria mas favorable transformar su fuerza, su tension, en formas mas elevadas.

Para indicar las maneras en que Nietzsche propone atender las emociones, Tuncel se
refiere al cultivo y al cuidado de estas:

And affects need to be ‘cared for,” channeled, sublimated, and transfigured; in the absence of
that they can be disruptive and such disruption or mishandling could lead to their triumph.
The problem is not so much the conflict among affects as the way their conflict plays out;
affects, just like instincts and drives, need to be in an agonistic struggle and sustenance.
Neither an all-out war where some affects destroy other affects, or an anarchy of affects is
supported by Nietzsche’s philosophy; they would be both life-negating, reactive (p. 99).

Esta cita ayuda a situar la idea de un cuidado de las pasiones que evita dos extremos.
Por una parte, su aniquilacion. Y, por otra, el caos emocional o anarquia de las pasiones.
Como explica Tuncel, comentando de cerca el aforismo 560 de Aurora: “A ‘natural’ and
instinctual way of living, for Nietzsche, is a ‘free’ way of living, but this, in no way, means
chaos and anarchy, but rather cultivation as in a garden where we work with nature and we
let nature work itself out” (2022, p. 86). Nietzsche —cercano a Hume— pone de manifiesto
que son las pasiones las que nos hacen cambiar, las que podrian ayudarnos a cultivar otra
manera de pensar y de sentir. En palabras de Tuncel: “as Nietzsche brings to light: the remedy
in dealing with passions has been to kill them rather than face the more difficult tasks of
cultivating them and giving style to them” (2022, p. 65). De esta manera Tuncel vincula la
expresion “cuidar de las pasiones” con la tarea ética y estética de forjarse un estilo (cf. La

5 Que Tuncel se haya dado a la tarea de distinguir entre espiritualizacion, sublimacion y transfiguracion como
modos de “cuidar” las emociones, ya es algo que ameritaria ser pensado con detenimiento. Sobre la nocion de
“Vergeistigung” (espiritualizacion) ver p. 41 y p. 65, sobre “sublimacion” ver p. 85 y sobre “transfiguracion”,
que es interpretada como una forma elevada de sublimacion, ver la nota 48 de la p. 85 (tb. p. 128 y pp. 203-
205).



ciencia jovial 290; Tuncel 2022, p. 125). En este “cuidar” entra en juego la posibilidad de
experimentar, conservar y sostener una pasion. Escribe Tuncel, a partir de la exposicion de
textos nietzscheanos que: “passions and their transformation must uniquely belong to the
strong natures” (2022, p. 63).

Un aspecto de interés al respecto tiene que ver con la importancia del agon en
Nietzsche. Es una pauta que Tuncel extrapola a la relacion del si mismo y las pasiones.
Conquistar un estilo podria ser, visto desde esta perspectiva, cuestion agonistica: de
confrontacidon con nuestra interioridad en pugna. En otras palabras, el dar estilo al caracter
nietzscheano se hace lidiando con las complejidades, tensiones y pluralidad de los conflictos
interiores. En ese cuidado de las pasiones, que no aniquila ni reprime, la salida de Tuncel
parece ser lo agonico —agonistico— (afin con su propuesta previa sobre el agon en Nietzsche
(Tuncel, 2013)). En este sentido, la idea de una “unidad agonistica” (Tuncel, 2022, p. 99, ver
tb. p. 95) se contrapondria a cualquier idea armoniosa de pensar el si mismo® y, a su vez,
partiria de una idea de la salud en la que hay que evitar cualquier estado de quietud o reposo.

La idea de aspirar a mds, presente en la perspectiva agonistica, juega un rol también
en la division de Tuncel entre emociones fuertes y débiles: “Even if emotions must be
cultivated as high emotions, Nietzsche does not call for a taming of emotions, but rather their
transfiguration towards higher realms” (2022, p. 109). Se podria afirmar que hay una
exigencia ‘sobrehumana’ en la actitud de Nietzsche de plantear una vida sin reposo, de
constante transformacion, incluso hasta la crueldad. Este punto puede ser cuestionado y
pensado desde una “semiotica de los afectos” aplicada al propio Nietzsche, esto es, pensar
que la moral que subyace a su critica y a su transvaluacion justifica su naturaleza, su caracter,
la forma de vida a la que sus pulsiones aspiran (cf. Mds alla del bien y del mal § 187). Sobre
el libro de Tuncel y su estilo, habria que decir que no pierde de vista esta auto-exigencia. Y
en este sentido, se podria decir que su estilo quisiera ser fiel al Nietzsche de la superacion de
resistencias, internas y externas (mas que al de la afirmacion o el de la critica). Asi, escribe:
“Opposition is the fuel for overcoming” (2022, p. 216).

La critica a la racionalidad abstracta desligada del cuerpo y la afectividad no implica,
como bien sefiala Tuncel, que el pensar no tenga un rol en la comprension y manejo de las
emociones, por el contrario, propone que: “we need to consider different types of thinking;
there is a form of thinking that is in touch with intuition, the body and emotions. I claim that
Nietzsche is promoting this type of thinking in his philosophy to fight against the hegemony
of abstract thinking” (2022, p. 67). Plantear un pensar afectivo desde Nietzsche es abrirse a
lo que Tuncel se refiere como “hybrid forms of thought” (p. 67). Un pensamiento —reitera

¢ La propuesta de una unidad agonistica podria contraponerse a la idea de una actitud mas armoniosa respecto
de las pasiones, como la apuntada por Walter Kaufmann (2013, p. 227). Ambos comentaristas resaltan la idea
de poder en Nietzsche en relacion con las pasiones, pero difieren en la meta, ya sea el “auto-dominio”, hacia el
que estd mas inclinado Kaufmann, o la transformacion incesante, mas presente en las paginas de Tuncel. Esta
es una de las pistas investigativas del trabajo de Pablo Padrd, previamente mencionado, que explora hasta qué
punto ambos intérpretes, Kaufmann y Tuncel, defienden un posible “dominio” o “control” sobre las pasiones,
en particular, respecto de su espiritualizacion. Tarea que implica, como condicion basica, tener el poder de no
reaccionar de modo inmediato a los estimulos (cf. Crepusculo de los idolos, “Lo que los alemanes estan
perdiendo” 6). Sobre tema del “dominio” (mastery) de las emociones en el libro de Tuncel, ver las paginas 66,
108 y 109.



Tuncel- que rechace su vinculo con el cuerpo y la afectividad perpetua su reactividad (p. 67).
Mientras que un pensar abiertamente ligado a lo afectivo “can combat reactive or negative
feelings” (p. 68). Estas indicaciones seran retomadas al finalizar el libro, que concluye con
las palabras previamente citadas de Aurora: “Tenemos que reaprender, — para luego, tal vez
ya demasiado tarde, lograr aun algo mas: llegar a sentir de otra manera” [Wir haben
umzulernen, — um endlich, vielleicht sehr spdt, noch mehr zu erreichen: umzufiihlen.]
(Nietzsche, 2014b, p, 542, Aurora §103; KSA 3, p. 92).

C. La tercera parte se centra en el estudio de la dimension emotiva que acompana a
tres de las nociones medulares del pensar nietzscheano: eterno retorno, sobrehombre
(Ubermensch)y voluntad de poder. Tuncel hace el esfuerzo de rastrear estos temas a lo largo
del corpus nietzscheano, no solo cefiido a una obra o un pasaje, lo que evita dar lecturas
cerradas sobre estos asuntos tan debatidos. En el caso del eterno retorno se destaca la
conjugacion y yuxtaposicion de emociones, aparentemente opuestas, como placer (joy) y
sufrimiento (suffering) (2022, p. 187). El capitulo dedicado al tema del sobrehombre tiene la
virtud de poner en contexto el tema de lo sobrehumano en relacion con otras figuras o ‘tipos
superiores’ en las obras de Nietzsche, por ejemplo, el genio o el espiritu libre. Caracteriza al
sobrehumano el liberarse de la pena (pity), en tanto que modo de relacionarnos con el
sufrimiento ajeno que degrada al ser humano, que impide un modo distinto de transformar el
sufrimiento constitutivo de la vida humano. En este sentido, la figura del sobrehombre
deshace la pena, empujando a la humanidad hacia —y cito a Tuncel- “a level where suffering
is met in a noble spirit (the pathos of distance in which one takes one’s suffering into one’s
solitude) and is not turned against life, and is not made reactive and resentful” (2022, p. 204).
El capitulo dedicado a la voluntad de poder tiene el valor de rastrear el tema del poder, del
sentimiento del poder, antes de la maduracion del concepto mismo. Una vez se adentra en el
concepto, Tuncel indica la descripcion de la voluntad de poder como un pathos y como un
afecto, a partir de las notas postumas. Ahora bien, el uso del término “afecto” a través de
libro genera ciertas dudas. Tuncel afirma que se trata de una nociéon mas amplia que la de
emocion: “All emotions are affects but not all affects are emotions” (2022, p. 38). Me
pregunto si detras de esta aseveracion se confunden las meras afecciones, modificaciones,
corporales, presentes en toda la vida emocional, al menos desde un punto de vista
psicosomatico, de lo que es propiamente un afecto, que conlleva también algiin contenido
representativo. Quizas sea util recordar en este contexto, la distincidon spinoziana entre
affectio (afecciones) y affectus (afectos), entre la nociéon mas amplia y general que implica
sencillamente una modificacion, un cambio de estado o la recepcion de una influencia, frente
al campo propiamente de lo afectivo, que implica simultdneamente lo mental y lo corporal y
la transformacion de nuestra potencia de actuar (cf. Jaquet 2004 y Fernadndez, 2018).

Visto desde esta perspectiva, la caracterizacion de Spinoza a través del libro no da
cuenta de esta complejidad psicosomatica, pareciendo que se le adscribiera una posicion mas
fisica o fisiologica respecto de los afectos. Pero habréd que admitir que tanto en Spinoza como
en Nietzsche hay una defensa de la integridad del ser humano en tanto que cuerpo y mente.
Una de las diferencias entre ambos fildsofos quizas se encuentre en el énfasis nietzscheano
en el lenguaje y en la historia como aspectos centrales para el estudio de las pasiones (cf. La
ciencia jovial 7). Como afirma de modo insistente Tuncel, su libro quisiera generar una
conversacion mas amplia y quizas se pueda seguir aportando en esta direccion, en la que se
piense a lo humano desde la afectividad. Tuncel se arriesga a dar una definicion de



afectividad, pero refiriéndose al término aleman “Affektion” (traducible por “afeccion’), que
ameritaria mayor atencion: “ ‘Affektion’ is when affects reverberate with one another, either
within the same human being or among human beings. This is why affectivity starts when
we act in relation to others” (2022, p. 39).

III. Otros caminos: ética, psicoandlisis, cuidado

Seria interesante contrastar el libro de Tuncel con otros estudios que se aproximan a
al tema de las emociones desde la dptica psicologica de Nietzsche (por ejemplo, los trabajos
de Kaufmann, de Patrick Wotling y de Paul Katsafanas, entre otros). Sefialo esto porque es
dificil desligar lo emocional de lo que Nietzsche considera una psico-fisiologia. Asimismo,
se me hace dificil desligar el tema del libro de sus implicaciones éticas. Sobre este ultimo
seflalamiento, pareceria que una inquietud ética recorre el libro, que tiene muy presente la
transformacion de lo humano; no solo —me parece— desde la idea de un cultivo de si mismo
(como por ejemplo se puede observar en Ansell-Pearson (2022), entre otros trabajos).

Aprovechando el uso de la palabra “care” que hace Tuncel, pensar las emociones es
tanto ocuparse de si como ocuparse de lo otro, de lo que desea ser cuidado (o transformado
y no reprimido). Esta dimension de cuidado y transformacion pareceria tener como trasfondo
el origen mismo del libro: elaborado durante la pandemia. Aqui hay un Nietzsche aun por
pensar. En la medida en que Nietzsche es un pensador de la cultura, siempre desde el arraigo
en lo vivo, en la naturaleza y en el cuerpo, diria que puede aportar perspectivas nuevas a un
presente en crisis sobre modos de estar y habitar esta Tierra. Se trataria de recordar que la
cultura surge como cuidado y cultivo de las fragiles conquistas humanas y de su
transformacion.

Por otra parte, la insistencia de Tuncel en lo historico-cultural de las emociones,
conduce a ampliar la mirada psicologica a una consideracion al menos psico-historica y desde
una genealogia critica. Hay atisbos en el libro de cierta incomodidad con el presente y la
necesidad de transformar el mundo pasional que habitamos: “not much will change unless
those values and our emotive experiences go through radical transformation.” (2022, p. 227).
Al respecto, véase sobre todo el “Epilogo” y algunos momentos de la discusion sobre el
anhelo de poder.’

La reflexion llevada a cabo por Tuncel en este libro podria abrirse a una conversacion
con el psicoandlisis, no solo con Sigmund Freud, sino con desarrollos ulteriores del
pensamiento analitico. Hay claras diferencias entre ambas estrategias de “cuidar” las
pasiones y de escuchar lo inarticulado de nuestras vivencias entre el analisis y el filésofo de
la sabiduria tragica. En el futuro esta conversacion, puede nutrirse de las indicaciones e
intuiciones de Tuncel, tomando en consideracion el peso de lo que permanece al margen de
la consciencia para Nietzsche. Como sefiala Tuncel: “the deeper aspects of an emotion remain
in the unconscious, in its psycho-somatic registers” (2022, p. 158).

7 Por ejemplo, escribe Tuncel: “the lust for power is as problematic as the feeling of impotence. Since it is a
matter of finding one’s own power in the scheme of things, the lust for power would take us to a place that is
not authentically our own. This lust for power is, at times, associated with the feeling of possession of the Truth
[...] For the medieval mind, the highest Truth was God, but now it is money, technology, etc.” (2022, p. 211).



Si es posible pensar a un Nietzsche desde lo ético-afectivo®, como defiendo, un libro
como este no hace més que abonar la posibilidad de leer al filosofo y su legado desde el deseo
de una honda transformacion de la manera en que vivimos, pero que no deje atras la
corporalidad y la afectividad que nos define, la misma que tiene en si una inmensa capacidad
de destruccion, pero también de cuidado, de cultivo, de cultura.

Referencias:

Ansell-Pearson, K. (2022): “Nietzsche on the passions and self-cultivation: contra the Stoic
and Spinoza”. Continental Philosophy Review, 55, pp. 245-265.

Fernandez Garcia, E. (2018): La encrucijada de los afectos. Ensayos Spinozistas.
Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha.

Fischer, K. (1865): Geschichte der neuern Philosophie. Bd. 1. Descartes und seine
Schule. 2. Theil: Descartes’ Schule. Geulinx. Malebranche. Baruch Spinoza. Zweite
vollig umgearbeitete Auflage. Heidelberg: Fr. Bassermann.

Jaquet, C. (2004): L unité du corps et de [’esprit. Affects, actions et passions chez Spinoza.
Paris: P.U.F.

Kaufmann, W. (2013): Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist. New Jersey:
Princeton University Press.

Kerruish, E. (2009): “Interpreting Feeling: Nietzsche on the Emotions and the Self”.
Minerva- An Internet Journal of Philosophy, 13, pp. 1-27.

Lemm, V. (2020): Homo natura. Nietzsche, Philosophical Anthropology and Biopolitics.
Edinburgh: Edinburgh University Press.

Nietzsche, F. (1999): Kritische Studienausgabe. Eds. G. Colli y M. Montinari. Berlin: de
Gruyter (3.2 edicion).

Nietzsche, F. (2005): La genealogia de la moral. Un escrito polémico. Trad. A. Sanchez
Pascual. Madrid: Alianza.

Nietzsche, F. (2006): Fragmentos postumos. Ed. D. Sanchez Meca. Vol. IV (1885- 1889).
Trad. J. L. Vermal y J. B. Llinares. Madrid: Tecnos.

Nietzsche, F. (2010): Fragmentos postumos. Ed. D. Sanchez Meca. Vol. III (1882-1885).
Trad. D. Sanchez Meca y J. Conill. Madrid: Tecnos.

Nietzsche, F. (2011): Sobre verdad y mentira en sentido extramoral. Trad. J. Llinares. En
Obras completas. Ed. D. Sanchez Meca. Vol. 1. Escritos de juventud. Madrid: Tecnos,
pp- 609-619.

Nietzsche, F. (2012): Mas alla del bien y del mal. Preludio de una filosofia del futuro. Trad.
A. Sanchez Pascual. Madrid: Alianza.

Nietzsche, F. (2013): Crepusculo de los idolos o como se filosofa con el martillo. Trad. A.
Sanchez Pascual. Madrid: Alianza.

Nietzsche, F. (2014a): Humano, demasiado humano. Un libro para espiritus libres. Trad. M.
Parmeggiani. En Obras completas. Ed. D. Sdnchez Meca. Vol. III. Escritos de
madurez [. Madrid: Tecnos, pp. 61-466.

8 Es decir, desde una consideracion respecto de los seres humanos en tanto que seres afectivos; seres cuya accion
no puede explicarse estrictamente por los parametros de una racionalidad desligada de la corporalidad y de la
interaccion con los otros.



Nietzsche, F. (2014b): Aurora. Pensamientos acerca de los prejuicios morales. Trad. J.
Aspiunza. En Obras completas. Ed. D. Sanchez Meca. Vol. III. Escritos de madurez
I. Madrid: Tecnos, pp. 467-694.

Nietzscl}e, F. (2018): La ciencia jovial. “la gaya scienza”. Trad. José Jara. Caracas: Monte
Avila.

Schajowicz, L. (1979): Los nuevos sofistas. La subversion cultural de Nietzsche a Beckett.
Rio Piedras, Editorial de la Universidad de Puerto Rico.

Tuncel, Y. (2013): Agon in Nietzsche. Milwaukee, Marquette University Press.

Tuncel, Y. (2017): “Pain and Suffering in Nietzsche and Transhumanism”. En Tuncel, Y.
(Ed.) Nietzsche and Transhumanism. Precursor or Enemy? Newcastle upon Tyne:
Cambridge Scholars Publishing, pp. 220-230.

Tuncel, Y. (2019): Emotions in Sports. London: Routledge.

Tuncel, Y. (2022): Nietzsche on Human Emotions. Basilea: Schwabe.

Tuncel, Y. (2022): “The Question of Human Suffering in Nietzsche”. Estudios Nietzsche 22,
pp. 157-172.

10



